

בעדו להטות לבבו אל השי"ת, וכשיתוועד עם אלו ויקשיבו בדברי התעוררות יזכו לבהירות הדעת, ולא יטו לבבם מעם בוראם. וזהו 'מעולמו יצא' כי זה האיש אשר יוצא מבחי' עולם ונמצא בתוך תוכו, זה האיש עלול שהביא על עצמו ירידה עצומה, עד אשר יבוא לידי בחי' מקלל את השי"ת ר"ל, וכמו שהגדידו חז"ל את המברך על מצוה הבאה בעבירה 'אין זה מברך אלא מנאץ' כי כאמור זה האדם עלול להטות לבבו אחר יצרו האומר על טוב רע ולהיפך ח"ו.

העניץ השני הוא דברי רבי ברכיה האומר שיציאה האמורה כאן הכוונה היא מפרשה שלפניה, והיינו שלגלג על עניץ לחם הפנים, וזה הדבר הוא שגרם לו לבסוף להתדרדר עד שקילל וחירף כלפי שמיא ר"ל, וכוונה תורה כאן לעורר את האדם להתרחק מאוד מעניץ הליצנות הגורמת לקרירות בכל עניני שמים, והדברים ניכרים בחוש כי כל אלו אשר לא השגיחו בדבר ונתקרבו אל כת הליצנים, נכנס הארס בקרבם ונתקררו מאוד מעניני תורה ויראה ר"ל. ולא פעם אחת כאשר נטפלתי לאלו אשר הקריחו תבשילם כדי להחזירם למוטב, ונודע לי כי הסיבה העקרית הוא עוון הליצנות, כי בהיותם שומעים איך הוריהם מזלולים על היקר והקרוש בישראל, שוב לא ראו ערך בעניני יהדות, וגם לדברים אשר הוריהם כן ראו העקרות בישראל, שוב לא ראו ערך בעניני יהדות, וגם לדברים אשר הוריהם כן ראו בה ערר דקרושה על כו ראו ערך בעניני הדות.

בהעךך קון שהיעל כן זאר לרלואים כאחי להוע הקבטיוווי קשת מכוניו. הענין השלישי הוא מה ששנינו במתניתא שמבית דינו של משה יצא מחוייב. והוא זה שהביאו לידי חירוף וגידוף, ואכן זהו ענין שלישי אשר לפעמים יש לו לאדם דין ודברים בעניני ממונות, ומוכרח הוא להתריין עם הזולת בבית דין, אך אז עליו לדעת כי עליו לבטל דעתו לדעת הבי״ד ולא להרדר אחרי הדיינים, ואף אם יודע הוא בעצמו כי הדיין טעה בדינו, בכ״ז מאחר וכך סיבבה ההשגחה העליונה מוטל עליו לקבל גזירת ה׳ ללא שום הרהור, ואם ח״ו מטיל הוא דופי בהדיינים הרי זה בגדר

מדרף ומגדף, כי אין הדרהור אחר הדיין אלא אחר הקב"ה שטיבב כך בהשגחתו. שאני יכול להתגבר על הני תאוות, חזינן מזה שזהו טעות גמור, שאפילו הכהן גדול עם כל קדושתו, יש לו היצר הרע וביום הקודש יש חשש שמה עיניו נתן באשה. וע"ז אמרו חז"ל (סוכה נב.): "כל הגדול מהבירו יצרו גדול הימנו".

ומחמת גודל היצר הרע אמרה הגמ' בב"ב (נזי) דבר נפלא בענין התרחקות מנסיונות אלו וז"ל הגמ': "ועוצם עיניו מראות ברע – א"ר חייא בר אבא: זה שאין מסתכל בנשים בשעה שעומדות על הכביסה. היכי דמי: אי דאיכא דרכא אחריתא, השע הוא! אי דליכא דרכא אחריתא, אנוס הוא! לעולם דליכא דרכא אחריתא, ואפ"ה מיבעי ליה למינס נפשיה", ע"כ. ופי' **הרשב"ם** וז"ל: "רשע הוא, ואע"פ שעוצם עיניו שלא היה לו לקרב אלא להרחיק מן העבירה דקיי"ל חולין (דף מד:) הרחק מן הכיעור", עכ"ל. מבואר, דמי שיש לו דרך אחרת שיכול ללכת בה בלי נסיונות לראות דברים אסורים, והולך בדרך שיש שם מראות אסורות, הרי הוא "רשע" אפילו אם אינו מסתכל בדבר ערוה! רשעותו מפני שהלך בדרך זו בשעה שיכל לילך בדרך אחרת! וביאור **המהרש"א** שהטעם שנקרא רשע, משום ש"התכוין לילך בדרך אחרת! וביאור המהרש"א שהטעם שנקרא רשע, משום ש"התכוין לילק בדרך אחרת! וביאור המהרש"א שהטעם שנקרא רשע, משום ש"התכוין לילק בדרך אחרת! וביאור המהרש"א שהטעם שנקרא רשע, משום ש"התכוין לילק בדרך אחרת! ביאור המהרש"א שהטעם שנקרא רשע, משום ש"התכוין לימקום שיש סכנה לקרושתו. בכל אופן שיש דרכא אחרינא, חייב לולוך בה כדווקא!אם הולר במקום הסכנה. הרי הוא מתכויז לעבירה ונקרא רשע.

שאת העדע רבי גמליאל הסקו רבעוביז סליטיא ר"י סעי הטצים יזיסלים עיזרי ויצא בן אשה ישראלית והוא בן איש מצרי בתוך בני ישראל וינצו במחנה וכו' (כד-י) - תורת המקלל וענינו לדורות ערש"י, מהיכן יצא, רבי לו' אומר מעולמו יצא. רבי ברכיה אומר מפרשה שלמעלה יצא. לגלג ואמר ביום השבת יערכנו, דרך המלך לאכול פת חמה בכל יום, או שמא פת צוננת של תשעה ימים. בתמיה. ומתניתא אמרה מבית דינו של משה יצא או שמא פת צוננת של תשעה ימים. בתמיה. ומתניתא אמרה מבית דינו של משה יצא או שמא פת צוננת של תשעה ימים. בתמיה. ומתניתא אמרה מבית דינו של משה יצא או שמא פת צוננת של העור מחנה דן, אמרו לו מה טיבך לכאן, א"ל מבני דן אני. אמרו לו (במדבר ב, ב) איש על דגלו באותות לבית אבותם כתיב. נכנס לב"ד של משה ויצא מחוייב, עמד וגדף. הנה ראוי להתבונן מהו ענינו של ענין המקלל, ולמה סיפרה ויצא מחוייב, עמד וגדף. הנה ראוי להתבונן מהו ענינו של ענין המקלל, ולמה סיפרה לנו התורה כל השתלשלות המעשה האיך שנהרג שהרי ודאי כוונה תורה גם בזה המעשה להורות לנו את דבר ה'? ובדרך אפשר י"ל כי רצתה התורה להורות להאדם לתתרחק מאלו השלושה דברים שגרמו לו להמקלל לגדף ולאבד את ב' העולמות ר"ל, ואלו השלושה הלוא נרמזים הם בתיבת זיצא' וכיוון הכתוב לגלות כי מאחר שנכשל באחד מאלו השלושה נתגלנלו הדברים עד שהגניי המגרף לידי חטאו החמות

הענין הראשן הוא דברי רבי לוי האומר שהמקלל 'מעולמו יצא' ולענינינו יתפרשו הדברים על בחינת עולם השייך בדורינו, דהנה מלפנים בישראל היה ביכולת האיש הישראלי לבלות את ימיו בתורה ועבודה כשהוא יחידי מבלי להתייחד עם אנשים, ואדרבה הרבה מהם העדיפו והרבו להתבודד בינם לבין קונם כאשר אין להם בעולמם אלא האוצרות של יראת שמים וד' אמות של הלכה, ואכן עד"ז זכו ונתעלו במעלות קדושים. שונים פני הדברים בדורינו אנו בו נחלשו הנפשות, ואין בכח היחיד להתחזק בינו לבין עצמו, וכשהאיש חפץ להיות בין המחזיקים בתורת ה' מוטל עליו להימנות בחבורה עם מבקשי ה' והיא אשר תסייע

עדרתידך אתכובן לשרים מאת היד אנדות המאל אבטטיזן סלשיא, בעניס שהה אנדהם אלמנה וגרושה וחללה זנה את אלה לא יקה כי אם בתולה מעמיו יקה אשה ... (כא-ד) - זהירות בעניני קדושה

בוזית שליה שעבור יכיקר אשות ... (כארי) – וחיד חוד עביני כן השוח רתוה"ק אסרה לכהן גדול לשאת את האלמנה. והק' המושב זקנים ולמה נצטווה הכיפורים]. ושמא נתן עיניו באשת איש בשעת אזכרה שימות בעלה וישאנה, לכך אמרה תורה שישא בתולה ולא אלמנה. ע"כ דבריו. והדבר תמוה מאור! מדברים על לקדש הקדשים, ועליו יש חשש שנתן עינו באשת איש!? הרי יש כאן קרושת האדם – כהן גדול שעובד עבודת הקודש, ביום הקדוש, ונכנס למקום המקודש ביותר בעולם, לקדש הקדשים, ועליו יש חשש שנתן עינו באשת איש!? הרי יש כאן קרושת האדם – כהן גדול, ויש כאן קרושת הזמן – יום כיפור, וגם קדושת המקום – קדש הקדשים. וכי עם כל זה יש חשש שנתן עינו באשת איש!? הרי יש כאן קרושת האדם -יכוין שימות בעלה?! עם כל זה אסרה התורה שכהן גדול ישא אלמנה, מה נאמר כאן?! מבואר מזה עד היכן כוחו של יצרא דעריות! אפילו אדם קדוש כזה, ביום הקדוש, ובמקום הקדוש, היצר הרע שולט עליו, ויש לו הני תאוות, כמו שאמרו חו"ל: "אין אפוטרופוס לעריות". ואין מי שיכול לומר על עצמו שהוא מובטח שלא יכשל בהני

#### A SERIES IN HALACHA <u>LIVING A "TORAH" DAY</u>

Monetary, Interpersonal Laws and Din Torah (30) Laws Regarding Cars: Not in Use. Another important detail to mention in this discussion is about a car that is no longer being used, either because it cannot be driven or because the owner uses a better one. Some people leave their car taking up a parking space for long periods of time. In both public parking areas and semi-public areas such as a multi-apartment building parking lot, spaces are limited to the demand and a useless car causes inconvenience to proper car users. It is a common and basic understanding that the usage of the parking area is for cars being used and no one has the right to cause a space shortage. The owner is obligated to dispose of it as soon as possible.

**Damage that Saves the Victim Expense. Deductions.** Both with cars and other monetary disputes, the following should be taken into account and a *shaila* asked to a *Rav* or *Dayan*: **Example One:** Reuven damaged Shimon's car and totaled it (total loss). Shimon was about to have an an emission test (and similar testings) done which would have cost him \$100. Now that

מאת הגאון מויר הרב ברוך הירטפלו טליטייא, מאת הגאון מויר הירטפלו ואיטט דראט כולל עטרת היינט היינט איניבלנר היינט

the damaged car is replaced by Reuven, Shimon saved \$100. Can Reuven deduct that off the total payment? Example Two. Reuven paid Shimon \$10 to watch a \$100 item. Shimon did not do his job well and it was lost. Does he pay \$100 or maybe not? He could possibly say that even had he done the job. Reuven would still lose \$10 to keep his \$100 item, so he only caused him to lose \$90. Example Three. Reuven has a house worth \$100,000 that he wants to sell, knowing he will have \$5,000 in selling costs. Shimon burned down the house. Does he owe the full amount or can he say that he only owes \$95,000 because that is all Reuven would have had from the house, including the consideration that the price is a makeup of all potential expenses? Sources. The Gemara (1) has a similar case when one damaged grapes and saved the victim the nutrition power of the vines. There are two opinions among the *Tanaim* if the damager can deduct the savings from his payment. It is a complicated issue to know whether a direct benefit is the same as an indirect benefit.

## ביז הריחיים – תבליז מדף היומי – שבועות יא.

"המידיין שלא הוצרכו לציבור נפרין תמים explains the *lomdus*: Although the lambs being held in the בה -"תמידיין שלא הוצרכו לציבור נפרין תמימים" שלא הוצרכו לציבור נפרין תמימים which does not allow them to be redeemed (only קדושת דמים may be redeemed), if these lambs are left over from the previous year, since they may not be used for the new year, they may be redeemed with money. This is because "לב ב"ד מתנה עליהן". This means that the in mind (stipulate) that if they end up not being used within the year, their original הישר should only be a קדושת דמים and not a קדושת האורף, thus allowing them to be redeemed. The **ריט ב"א בי א מימוס הישר היוויש**, thus allowing them to be redeemed. The **ריט ב"א ריט ב"א** explains their status is שלא היצרים ועומדים it is treated as if it is was said explicitly.



R' Yehudah Aryeh Leib Alter zt"l (Sefas Emes) would say

"יעקדשתי בתוך בני ישראל" - Why does the *Torah* place the *mitzvah* of *Mesiras Nefesh* right between the *Parshiyos* of *Kohanim* and *Yamim Tovim*? Because just as there are specific people who single themselves out, and specific times that are singled out, to bring *shleimus* to the world, so too, anyone can do the same and bring *shleimus* to the world through his personal *Mesiras Nefesh*. By giving up your soul, you are giving up your will to *Hashem*, the fact that you are prepared to die if that's what He wants of you. If there is no other will other than *Hashem's* will, that is the true *shleimus*."

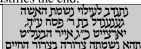
A Wise Man would say: "The end may justify the means as long as there is something that justifies the end."

To place an ad or to dedicate in your city for a simcha, yahrzeit or any reason, please send an email to:Torahtavlin@vahoo.com

ৰ্দ্ত

б

א שמייא BE HAPPY With the Special Relationship That תפילה Brings ... Be M'Kabel to Protect It! 855.400.5164 / Text 323.376.7607 / kvodshomayim.org



# מעטה אבות .... סימז

### שבר תחת שבר עין תחת עין שן תחת שן כאשר יתן מום באדם כן ינתן בו ... (כר-כ)

If someone hits his neighbor causing him to lose an eye, he is "owed" an eye. The *Torah* seems to suggest that the consequence for the attacker or negligent damager is that he must forfeit his own eye. Chazal explain, however, (Bava Kama 83b), that we are dealing with monetary value and not an actual eve, as it was difficult back in biblical times to ensure that the removal of an eye did not kill a person, and what would one do if the attacker was already blind, and so on. The Maharal M'Prague zt" (Gur Aryeh) explains that in reality a person should have to pay with his own actual eye, to teach him that no monetary equivalent could compensate for the loss of a living limb or organ. However, a person might come to mistakenly believe that once he pays, his debt is finished; he has completely compensated his neighbor for the damage that was done. In reality, though, such crimes can never be compensated for, and the damager must seek the forgiveness of the victim. In Parshas Emor, deep in the midst of the mission of the Kohanim who were meant to be our role models, we are reminded of how important it is to be sensitive to the "blemishes" we sometimes inflict on our fellow human beings; physical, emotional and even psychological scars, that cannot always be fixed or healed so easily.

Rabbi Binny Friedman recalled a visit he made years ago to the Old Synagogue of the Maharal (known as the Altneu Shul, in Prague). He immediately noticed its most distinctive feature: with the exception of some Hebrew letters very high up near the ceiling, the walls are completely blank, devoid of any art or decoration. Standing in stark contrast to all the other Jewish synagogues of Prague (not to mention synagogues all over Europe), this detail demanded an explanation.

There is an intensity to this *shul* with its history of hundreds of years in existence; eventually Rabbi Friedman learned why. On April 17, 1389, Easter Sunday, a Catholic Priest leading a procession past the Jewish community of Prague was hit with some sand thrown by a few Jewish children as they were in the midst of playing. Claiming they had denigrated Christianity and desecrated his lord, his incitement led the clergy to encourage savage mobs to pillage, ransack, and burn the Jewish quarter for two days in what became known as the Prague pogrom. 3,000 Jews were killed by their Christian brethren; all but the youngest children were murdered, with countless more injured and maimed, many of whom had their limbs cut off and eves put out. Practically the entire Jewish community of Prague was wiped out in a matter of 48 hours..

As there were not enough able-bodied Jewish men left to give the dead a proper burial in a short period of time, to prevent a further desceration of the dead, the 3,000 Jewish bodies were stacked in the *shul* until little by little they were able to be given a proper Jewish burial. By the time they were all buried, however, the blood from their bodies had seeped into the walls of the building all the way up to the top of the windows. For over two centuries this was how the walls were left; the red stained stones a constant reminder of the price the Jewish community of Prague had paid for their faith.

When the Maharal came from Poland to Prague in the latter half of the 16th century and saw the blood on the walls, he told the Jewish community they could not pray there as the blood needed burial. Eventually they compromised by plastering the walls to "bury" the blood behind the plaster. But every 100 years or so, the blood seeps through and the walls need to be re-plastered. As part of a compromise, the walls remained blank without decoration out of respect for those who lost their lives. Eventually the Noda B'yehuda convinced them to decorate the top of the walls with verses but only the first letters of each word.

Think about who those 3,000 murdered Jews of 1389 might have been today. Millions more Jews would be alive. The loss is staggering. Same goes for the kedoshim of the Holocaust, pogroms and countless other tragedies. We live in a generation that is witnessing an attempt by some of the countries responsible for the most sinister destruction of a people in human history, attempt to "compensate" for those crimes. But at the same time it is important to remember why the Torah states the consequence as "an eye for an eye"; because we need to always be aware that such things can never truly be fixed.

ואחרי מהרתו שבעת ימים יספרו לו ... (יחזקאל מד-כו)

## A PENETRATING ANALYSIS OF THE WEEKLY HAFTORAH BY AN UNEQUALED HISTORIAN

Yechezkel HaNavi discusses, in this week's Haftorah, the how they must remain pure and holy in order to do the avodah in the Bais Hamikdash. The Navi tells us that when a kohen becomes impure, even for a valid reason, he must undergo a purification process after which he must wait seven days while "they" - other kohanim - count the days of purity. But there really is no need to involve anyone else. Surely, he himself can count the days.

R' Zalman Sorotzkin zt"l (Oznayim L'Torah) explains that in truth the kohen himself does indeed do the counting, but it is the responsibility of the other *kohanim* to ensure that he does not enter the *Bais Hamikdash* during this period

He explains that in its infinite wisdom, the *Torah* foresaw unique laws and customs associated with the *kohanim* and the vanity of the Christian priests and how one of their main functions is to "absolve" those on death's door of their sins. Christianity believes that if sinners confess to their sins, they are promised to merit the reward of entering heaven. This is in stark contrast to our *kohanim* who must stay far away from the dead and the dying. Only Hashem can absolve one of his sins – not a kohen. Instead, the job of the kohen is to do the holy service in the Bais Hamikdash and teach Klal Yisroel *Torah.* Being a *kohen* has its privileges, but it does not give him carte blanch to do as he pleases. He is a member of the Jewish nation and must adhere to the 613 *mitzvos* just like any other member of Klal Yisroel

וספרתם לכם ממחרת השבת מיום הביאכם את עמר התנופה שבע שבתות תמימת תהיינה ... (כג-מו)

8.3

1.3

The meforshim explain that the word "וספרתם" is derived from the root "ספיר" a sapphire. Our job during the ימי הספירה is to polish and refine our *middos* and *avodah* until they shine like a diamond. Then we will be more suitable to be *mekabel* the Torah on Shavuos, I once heard that Lag Baomer and Tu B'shvat are two of the most easily celebrated Yamim Tovim because they are not accompanied by special *mitzvos*, obligations, or restrictions and don't demand any sacrifice. While this may be true, the seforim write that Lag Baomer is a day of hope for many types of salvation. The heilige Tanna Reb Shimon evokes Hashem's rachmanus through our tefillos, showering Yidden with berachos. No, it's not a contradiction. While there may not be any specific *mitzvos* linked to this day, perhaps the opposite is true. Each and every one of us knows the areas in which we can improve. It's a day of introspection, avodas Hashem through simcha, and increasing our kesher to Hashem through tefillah. Reb Shimon, and his son Reb Elazar, lived for years in the cave, with mesiras nefesh and practically no gashmiyus. It would therefore behoove us to try to follow in that area as well, thereby meriting Reb Shimon to intercede on our behalf.

CONCEPTS IN AVODAS HALEV FROM THE FAMILY OF R' CHAIM YOSEF KOFMAN ZT"L

There's a powerful vort from the Sar Shalom of Belz zt'l. He asks as follows: we know that Hashem "keeps" the entire Torah. Now, in order to be מהדר במצוה, we are supposed to pay more, up to a third of the price, to "upgrade" to a nicer mitzvah item. How is Hashem mekayem this invan of ארדור מצוה עד שליש? The Belzer Rebbe answers, when a Yid works on himself to combat the יצר הרע and he is successful, say, two-thirds of the way, Hashem takes care of the final third. Then he added, there are 49 days of Sefirah. The thirty-third day, Lag Baomer, is exactly two-thirds of ספירה. Thus, if we make a concerted effort to better ourselves, and mostly succeed, Hashem will "cover" the deficit. We can then be zoche to אף הקדוש ברוך הוא מטהר את הבא עלינו לטובה and be worthy to be *mekabel* the *Torah* בשמחה ובטהרה on the upcoming *Yom Tov* of *Shavuos*. הבא עלינו

משל למה הדבר דומה אלה מועדי ה' מקראי קדש אשר תקראו אתם במועדם ... (כג-ר) משד: The Maggid of Yerushalayim, **R' Sholom Schwadron** zt", would use humor and charisma in his drashos to help bring out *mussar* points and to influence his listeners. Once, during his weekly Friday night *drasha* in the Zichron Moshe shtieblach, a person got up and announced, "This is leitzanus, (light-headedness). It is improper to speak this way."

R' Sholom took the rebuke to heart. He feared that perhaps this man was right, and he feared continuing to give his speeches in his normal manner. He decided to go to the Chazon Ish zt"l for advice and guidance.

The *Chazon Ish* asked for a demonstrational speech so that he could better decide whether R' Sholom should continue in only strengthens his own Yiras Shamayim, but can have a his humorous fashion or not. Since R' Sholom wanted the great impact on others as well. This is the ultimate way to *Chazon Ish* to experience his *drashos*, he began to speak as serve his Creator.

ולא תחללו את שם קדשי ונקדשתי בתוך

בני ישראל אני ה' מקדשכם ... (כב-לב)

INSIGHTS AND COMMENTARY ON THE WEEKLY SEDRA TO LEARN AND TO ENJOY BY R' MOSHE GELB

After enumerating various laws pertaining to the *kohanim* and *korbanos*, the Torah inserts a command to sanctify *Hashem* Name. What is this *mitzvah* doing here? What is the connection between this *mitzvah* and the laws of *kohanim and korbanos*? Perhaps we may explain as follows. When we speak of Kiddush Hashem, of mesiras nefesh to do Hashem's will, it brings to mind the cry of Moshe Rabbeinu, after seeing the devastation caused by the eigel: "מו לה' אלי" ("Whoever is for Hashem - to me!" Shevet Levi rallied around him and with great personal sacrifice, executed all those involved in the eigel. When Hashem saw them gathering to sanctify His Name. He declared that these are the ones most loval to Me, and they are the ones whom want to serve Me! And He thus awarded the kohanim, who came from Shevet Levi, the rights to do the avodah of the korbanos. Perhaps this is why the Torah speaks about the mitzvah of Kiddush Hashem here. Having just concluded its discussion of the laws pertaining to kohanim and a whole host of halachos regarding the korbanos, the Torah wants to make note of the special quality through which the *kohanim* merited to all these special laws and which grant them the right to bring the korbanos mesiras nefesh, the fierce devotion and loyalty to Hashem, through thick and thin.

The Gaon, **R' Meir Soloveitchik** zt", would relate how the *heilige* Chafetz Chaim zt" once asked a visitor who came to him, "Do you know why I am a *Kohen*, and I am allowed to do the *avodah* on the *mizbeach* and *duchen*, but you are not?"

The poor fellow did not know what to answer, so the *Chafetz Chaim* explained: "I will tell you the reason. After the *eigel*, when Moshe Rabbeinu called out מי לה' אלי, my zeide ran to his side, while your zeide did not! You should know," he continued, "when Mashiach will come, there will be another call of מי לה' אלי and at that time, one must focus and act immediately! He must not remain standing on the side!" May we be takeh zocheh to heed the call b'karov, Icar's

The performance found favor in the Chazon Ish's eyes,

if he were speaking before a large audience.

who laughed and confirmed he should continue speaking in this way. The Chazon Ish explained: "In Lithuania, there was a lot of Yiras Shamayim, but the joy was by the maskilim, and that is why so many youths fell away. By spreading Yiras Shamayim in this fashion, you are preventing this downfall."

R' Sholom took the Chazon Ish's words to heart, and from then on continued spreading his moving words, ultimately influencing Klal Yisroel in an impactive way.

נמשל: Parshas Emor teaches all about avodas Hashem;

service of kohanim, mitzvos, vamim tovim, etc. When a

person performs his avodas Hashem with simcha, joy, he not