בראתי יצר הרע ובראתי לו MONSEYEDITION פלג המנחה ע"ט – 5:41 הדלקת גרות שבת – 6:40 זמן קריאת שמע/ מ"א – 9:10 9:46 – איריאת שמע /הגר"א סוף זמז תפילה/להגר"א – 10:47 טקיעת החמה טבת קודטי – 6:56 מוצט"ה צאת הסכבים – 7:46 צאה"כ / לרבינו תם – 80:8

TORAH TAVLIN IS ALSO AVAILABLE ONLINE TO VIEW ARCHIVES, STORIES.ARTICLES OF INTEREST OR TO SUBSCRIBE TO RECEIVE THIS TORAH SHEET WEEKLY. ORSENDANEMAILTO

שבת קודש פרשת נצבים – כ״ז אלול תשפ״ה Shabbos Parshas Nitzavim - September 20, 2025

למען הקים אתך היום לו לעם והוא יהיה לך לאלקים ... וכאשר נשבע לאבתיד לאברהם ליצחק וליעקב (כמ-יב) - חיזוק לפני החמא ולאחריו לרש"י: לפי שדבר לד ונשבע לאבותיר שלא להחליף את זרעם באומה אחרת. לכר

וא אוסר אתכם בשבועות הללו. שלא תקניטוהו אחר שהוא אינו יכול להבדל מכם. נוראות אנו רואים בדברי רש"י, הקב"ה כביכול אומר לישראל, אין לי היכולת להיבדל זמכם. ובכל מצב. גם אם תהיו במדרגה נמוכה ביותר. מוכרח אני להיות בצוותא עמכם לסבול מזוהמתכם. ואיז ביכולתי כי אם לאסור עליכם את החטאים כדי שלא אצטרר סבול מזוהמת החטאים. אולם עדייז אני תלוי כביכול בחסדיכם כי בסופו של דבר נתונה הבחירה בידיכם אם להטיב או להרע ח"ו. ואם בפועל תנצלו את בחירתכם להרע זלילה. אצטרר לסבול מבלי שאוכל להתנתק ממכם. ורואים שני 'חיזוקים' יסודיים שעל האדם לאמץ אותם ולהשרישם היטב בלבו, כי כשרמה יתלוו עמו תמיד, יהיה לו בכל מצב סעד לתומכו ולחזקו. כי לפעמים יצטרך שזה יסעדו ויחזקו ולפעמים יצטרך לחבירו. כלומר, מלכתחילה יעמוד לו החיזוק הראשון ויעכבו מלעבור על רצונו של מקום. בדיעבד. כשהחיזוק הראשוז לא עמד לו. יבוא ה'חיזוק' השני להקימו מנפילתו. ולהעמידו שוב על דרר המלר. כי כשהיצר מפתה את האדם להרע חלילה. מוטל עליו להתבונז עד מה יצער את בוראו בחטאו. כי לפעמים מתגבר יצרו של אדם עליו למאוד. עד שהאדם: מתפתה לו וטועה ומחליט ששכר עבירה יתירה היא אצלו כנגד הפסידה. ואף שאין ספק שאיז שום אמת בהחלטתו. ורק הרוח שטות שבקרבו יכול להביאו לידי הבנה עקומה כל כר. מ"מ מאחר שהחליט מה טוב עבורו הוא מסכים לספוג את הפסידה, ובלבד שיזכה בשכרה ר״ל. אולם אם יתבונן שמלבד הפסידו הפרטי. הוא גורם גם צער להבורא יתברך שמו. והוא יתברר הלוא אינו מרוויה דבר מצוונו. ייתכז שיסוג אחור ממחשבתו הראשונה.

אשרי העם יודעי תרועה ה' באור פניך יהלכון ... (תפילת ראש השנה) – התכלית במצות תקיעת שופר

איתא בגמ' ראש השנה (טז, א): "ואמרו לפני בראש השנה מלכיות זכרונות" מלכיות - כדי שתמליכוני עליכם. זכרונות - כדי שיעלה זכרוניכם לפני כוליז זוכיז בדיז. שע"י השופר זכרונותינו באים לפני הקב"ה לטובה.

וכבר ידוע דברי **הרמב"ם** (פרק ג' מהל' תשובה הל' ד') במה שכתב לבאר התכלית של הקול שופר וז״ל: ״אף על פי שתקיעת שופר בראש השנה גזירת הכתוב רמז יש בו בלומר עורו ישינים משנתכם ונרדמים הקיצו מתרדמתכם וחפשו במעשיכם וחזרו בתשובה וזכרו בוראכם. אלו השוכחים את האמת בהבלי הזמז ושוגים כל שנתם בהבל דיק אשר לא יועיל ולא יציל הביטו לנפשותיכם והטיבו דרכיכם ומעלליכם ויעזוב כל אחד מכם דרכו הרעה ומחשבתו אשר לא טובה". עכ"ל. הרי מבואר מדבריו שעיקר בודת השופר הוא לשמוע לקול השופור ולהתעורר לשוב בתשובה שלימה לפניר.

וביאור **ר' צדוק הכהן (רסיסי לילה** אות ל"ה) שדברי הרמב"ם עולה בקנה אחד עם ברי הגמ׳ הנ״ל. וז״ל: ״כי ה׳ צילך – כאשר האדם מתעורר משנתו וזוכר בהשם יתברך

A SERIES IN HALACHA LIVING A "TORAH" DAY

Monetary, Interpersonal Laws and Din Torah (47)

Chol Hamoed: Car Repairs. The basic rule for Yom Tov needs, including car repairs, is that unskilled work (maaseh hedyot) is permitted, whereas skilled work (maaseh uman) is prohibited unless refraining from the work will cause a meaningful loss of money (1). Therefore, the following may be done when needed for the Moed: 1) Changing a tire. 2) Jumpstarting a car. 3) Changing a battery. Whenever possible, these things should be done in a private setting rather than in public, or in the middle of the street, so it should not cause a *zilzul* for the *Moed* (2). Filling a tire with air is also permitted.

**Skilled Repairs.** Most other repairs, including patching a flat tire, are deemed "skilled work" that only a trained mechanic can do and is not permitted unless a loss is involved. For example, if by not repairing a car now he will have to rent a vehicle (during Chol Hamoed or after the Moed) for a real need, he may fix it on Chol Hamoed. Similarly, if a car breaks down while traveling, and waiting to fix it will add towing costs, it is also permitted to fix it. If unskilled labor. Is that job called skilled or unskilled labor?

insurance will cover it, but will cause a raise in premiums, one should determine the details and discuss with a Ray if it is considered enough of a loss to have the *heter of dayar ha'ayud*.

מאת הגאון מייר הדב ברוך היו־טפלד טליט"א,

ראט כולל עטרת חיים ברוד. פליבלגד הייטס

Buying Food for Yom Tov. One might raise the following question. If one needs a car to buy food for the *Moed*, isn't that a food "need" where even skilled work is permitted? For that reason, one can have a stove fixed even with skilled labor (3), and also fix a food processor. If so, why can't one fix a car professionally to be able to buy food? The answer, as explained in halacha (4), is that only items that actually improve the food are permitted with skilled labor. However, a car does not improve the food and has only an indirect connection to the food. Thus, skilled labor is prohibited.

Ouestion Arises. R' Shlomo Zalman Auerbach zt"l (5) quotes an unresolved doubt whether the following case is deemed to be a skilled or unskilled labor: One has a car issue and it requires expertise to figure out the exact problem. However, it is clear that once the problem is located, it can be fixed rather easily with

כיז הריחיים – תבליז מדף היומי – זבחים ב.

מבר are נשרט שלא לשנון that are זברוים that are "כל הובחים שנשחמו שלא לשמן בשרים אלא שלא עלו לבעלים לשם חובה", except they are בי אלא עלו לבעלים לשם חובה. **Rashi** explains: for example, an עולה was slaughtered בא לא עלו לבעלים לשם חובה refers us to בבא "כל מחשבה :agrees and savs ולקימו מא **ו רש"י**. מחשבה בלב and not a בדיבור and not a המציעא that p*asul*s a ולקימו מא **ו רש"י**. מחשבה בלב א עלו לבעלים וו makes a מחשבה שא was specifically a מחשבה שוו ווי ווי אים א makes a מחשבה שבר הוא" א עלו לבעלים ווי מוציא בפה הוא" if the הרט didn't have any עלו לבעלים לשם חובה and it is כהו and it is מרושבה because. לשמה is like מרושבה

The *Gemara* explains that by זרשים (not like יניטין) we say: "זבחים בסתם לשמן הן עומדין". The "זבחים בסתם לשמן". The "זבחים בסתם לשמן הן עומדין" (not like ישיי it is a לאן שאיו בו מעשה and therefore there is no מעשה הקרבנות ד"ה והנראה! **חידושי מרו גרי"ז הלוי** ,(עייו **מנחת חינוד** שם) .מלקות exolains: the מחשבה שלא and it can't be undone even with a specific מחשבה שלא and it can't be undone even with a specific מחשבה שלא A proof to this is the halacha that if one slaughters לשמה. A proof to this is שמה אלשמה tit is פעירוש שלא לשמה beven though this is בפירוש שלא לשמה. The reason there is a special שלא לשמה of שלא לשמה by a קרבן is because it is a מחשבה just like a מחשבה of הרץ לימנו או מקומו and that's what pasuls it, but not because it's lacking לשמה. because שמילא לשמה can't be undone, this is a ממילא לשמה that it is בממילא לשמה.

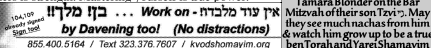
במחשבה because there was no הרבו because there was no הרבו because there was no הרבו but not that the הרבו because there was no הרבו but not that the הרבו because there was no לשמה and it is intrinsically. כמחשבת הפוסלת is itself a סתמא לשמה at all. it's מחשבה או is itself a. מחשבת הפוסלת s itself a שלא לשמה. When we sav מחשבה הוא לשמה. When we sav שלא לשמה is necessary, it's not like when we say מיוחד should be מצות צריכות בוונה is necessary, rather we need that the מעשה should be מיוחד for this. So, once the animal is הוקדש לקרבן עולה it is already הקרבה for מהוחד and it is מומילא עומד ליקרב עולה is סומילא עומד ליקרב לעולה is המרבה but although the לשמה. doesn't mean one doesn't need במרות שמונים אות כב'ן **ר' יוסף ענגל**. מחשבה שלא לשמה explains: בארות שמונים אות כב'ן לי יוסף ענגל. and as if he מחשבה, the מחשבה לשמה, had בפועל and as if he לשמה, and as if he לשמה. and as if he מחשבה לשמה

ד"ה זבחים! trings a *Gemara* in בעי ר' יוחנו קטו יש לו מחשבה או איו לו" :חוליו hrings a *Gemara* in ד"ה זבחים! **תוס**". Rashi explains the guestion is based on our *Gemara* that is necessary, is the סרונה of a יסרב that slaughters a פסרל or not? Asks מונס , סיונה our *Gemara* is saving that the פסרל as long as there is no כוונה בפירוש שלא לשמה? So, even if a קטן can't have מרונה as long as he isn't specifically thinking a מרונה בפירוש שלא לשמה be ok? דעת answers that although בערטא by a בער since a דעת we are concerned he might think he is slaughtering דולין and not קדשים. This would be considered and would make the מתעסק

"The Gemara states (חמים): 'If the first day at the head of the year is hot (חמים), the entire year will be hot. Ii the first day is cold (קריר), the entire year will be cold.' To the extent that an individual generates warmth in his Divine service on Rosh Hashana, to that extent will be be ardent throughout the year in his yearning for Hashem. It is Rosh Hashana that enables us to accept the yoke of the Kingship of Heaven throughout all the days of the year."

A Wise Man would say: "Mastering others is strength. Mastering yourself is true power."

Printed By: Quality Printing **Graphic Copy & Printing** (845)352-8533



Mazel Toy to Moshe Aharon and Tamara Blonder on the Bar they see much nachas from him

וכדי שאכן יכיר האדם בתוקפה של טענה זו. יצייר בדעתו ויאמר לעצמו: אילו הייתי מבקש לעשות פעולה מסויימת שתסבב לי הפסד מחד. ורווח פי כמה מאידר. וכי לא הייתי עושה זאת?! אולם אם יקדים אי מי להודיעיני שבפעולה זו אסבב גם לו הפסד. ובשונה ממני לא יזכה גם הוא בסיבתה לאיזה רווח. וכי לא הייתי מתחשב בהפסידו?! הרי פשיטא היא זו שהייתי מוכרח לסגת מרצוני. וזאת גם אילו לא הייתי ח"ו בעל מידות. והיה ניחא לי בתקלתו של הזולת אם גורם לרווחתי. כי בושה גדולה היא להאדם לצער את חבירו רק כדי להביא רווחה לעצמו. ואילו הייתי מתעלם מטענותיו. לא היה ביכולתי לשאת את פני בפניו מפני רוע מעשי. וכ"ש שכר צריר להיות כשבעל הטענה הוא הקב"ה בכבודו ובעצמו. ולכז גם אם ברצוני לחטוא כדי להביא עבורי רווחה. מז ההכרח לסוג אחור. כי בלאו הכי האיר אשא פני בפני מלכו של עולם בשעה שאני מוכז לצערו רק מפני טובתי והנאתי?!... זוהי הנקודה שאנו רואים בדברי רש"י, שמגלה לנו שהקב"ה נמצא במחיצתו של כל יהודי. ואינו יכול להיבדל ממנו. ועל אף היותו חוטא. וכלפי הקב"ה הוא בגדר 'מוכה שחיז' שא"א לסובלו. זאת אומרת. שבשעה שהאדם חוטא. הוא כביכול כופה את הקב"ה לדור בכפיפה אחת עם מוכה שחין שריח בלתי נסבל נודף ממנו.

עוד פרט מובא ברש"י. שהקב"ה היודע מראש עד כמה יצטער מחטאיו של זה, מקרים לבקש הימנו שלא יקניטו'. והרי כאומר לו: גם אם תדמה בנפשר שרווח מסויים יעמוד לך מזה החטא, והגך מוכן לסבול ההפסד בסיבת הרווח. בכ"ז עליר גם להתחשב בצערי. שהרי לא אתחלק עמך ברווחים... ואכן טענה זו צריכה לשמש כתריס בפני החטא. ובכל עת שיצרו של אדם מתגרה בו יאמר לעצמו: כשם שאיני רשאי להושיב את זולתי בכפיפה אחת עם מוכה שחין רק מפני איזה רווח פרטי שלי. כר וכל שכז שאיני רשאי להושיב את מלכו של עולם בכפיפה אחת עם מוכה שחיז ולצערו בכר. ולרוב אחר שיתבונז האדם היטב בדבר זה ינצל מז החטא.

אז השם יתברר זוכר אותו כאותו עניז שהוא זוכר בהשם יתברר איר הוא מלא כל הארץ כבודו והכל שלו וצריך לעובדו וכיוצא כל חד לפום אתערותא דיליה כך השם יתברך כנגדו כדרך שאמרו (ברכות ו, א) אתם עשיתוני חטיבה וכו' אף אני אעשה אתכם חטיבה אחת בעולם מה שאיז כן כשחס ושלום שוכח הגם כי אין שכחה לפני כסא כבודו הזכרוז שלו הוא מצד השכחה שזוכר כביכול שבזה הוא שוכח חס ושלום מידה כנגד מידה. ולכז יהיב עיטא בשופר לעוררנו". עכ"ל.

מבואר מדבריו. שעיקר האופז שיכול כאו"א לזכות בדיז. ולזכות שזכרונו בא לפני הקב"ה לטובה. הוא ע"י הנהגת "ה' צלר". שהקב"ה נוהג עם כל אחר ואחר כפי שהוא פונה לו ית'. דהנה ידוע דברי המדרש על הפסוק (תהלים קכא. ה): "ה' שמרר ה' צלר על יד ימינר". וז"ל: "כשם שאתה הווה עמי כר אני הווה עמר. וכז אמר דוד "ה" שומרך. ה' צלך על יד ימינר". כצילך. מה צילך אם אתה משחק לו הוא משחק לך. אם אתה בוכה לו הוא בוכה כנגדר. אם אתה נותו לו פנים זועפות. אף הוא נותן לך כך, ואם פנים מסבירות אתה נותן, אף הוא נותן לך, כך אמר הקב"ה, כשם שאתה הווה עמי כך אני הווך עמר", ע"כ דברי המדרש. הרי הנהגת הקב"ה תלויה כפי שהאדם פונה להשי"ת. וזהו התכלית עם השופר, שיתעורר כל אחד ואחד לפוות להשי"ח. ולשוב מכל חמאיו ופשטיו. ועל ידי זה. יהיה הסיבה שהקב"ה יוכרהו לטובה. ויוכה לשנה טובה ומתוקה. כתיבה וחתימה טובה!

R' Avraham Mordechai Alter zt"l (Imrei Emes) would say:

החיים והמות נתתי לפניך הברכה והקללה ובחרת בחיים למען תחיה אתה וזרעך ... (כה-כה)

The Ramchal (Mesilas Yesharim) writes that once a person has committed a sin, what's done is done and what would his regret accomplish anyway? However, *Hashem*, in His great kindness has granted us an opportunity through teshuvah to undo - retroactively - the effects of an act committed previously. R' Chaim Stein zt" explains that Hashem in His kindness and desire to give a sinner a second chance, created this function of regret, thus enabling a Jew to do teshuvah.

A number of years ago, a young man from a non-religious family began to see the beauty of a *Torah*-true lifestyle and after a few months, became a baal teshuvah. His family was ambivalent about his new status but he explained to them that following the *Torah* and doing *mitzyos* was his calling in life. Unfortunately, a short while after he accepted the yoke of *Torah* and mitzyos, he was killed in a road accident. His non-religious family members were shocked. They were full of questions and accusations. How could this happen to their son now, when he had just embraced his new life, a *Torah* lifestyle?

A rabbi in the community where the family lived came to **HaGaon R' Chaim Kanievsky** zt"l and said, "I am going to visit the family, and I am sure to be asked questions about how such a thing could have happened. What shall I tell them?"

R' Chaim was quiet for a moment. Then, he said, "Tell them he was supposed to have died two years ago,"

The rabbi was confused at the answer and R' Chaim did not elaborate, but he went to visit the family anyway. As expected. they began to ask the questions and challenge him at every step. At first he tried to lecture them about how man cannot fathom Hashem's ways. When he saw that they could not accept his answers, he said, somewhat nervously, "I'll tell you the truth. I went to R' Chaim Kanievsky, and he said I should tell you that your son was supposed to have died two years ago."

The room fell silent. The family members sat back in utter shock. Then, the young man's father broke down and cried. "Yes, the Ray is correct! Two years ago, our son had a life-threatening illness. At the last moment he recovered. Clearly, he was granted another two years of life to allow him to do teshuvah and begin keeping the mitzvos!"

On another occasion, a man came to R' Chaim during *Elul* and asked whether he should schedule a surgery for before *Rosh* Hashana or after Rosh Hashana. R' Chaim replied that he should wait until after Rosh Hashana, since on the Yom Hadin we are judged anew and we then have the opportunity to ensure a favorable judgment through teshuvah and prayer.

A few days later, a different visitor told R' Chaim that he had to undergo some medical testing and asked whether he should wait until after Rosh Hashana. R' Chaim told him to do the tests as soon as possible

"At least give me a blessing that the doctors shouldn't find anything harmful," the man asked.

"That is not what you should ask," R' Chaim pointed out. "It is not proper to ask that the tests don't find anything. If there is something harmful, you must find it as soon as possible. This way, you can hopefully deal with the matter successfully and take care of quickly. Rather, let me give you a blessing that there should not be anything harmful to find!"

There were a number of people present and when one talmid chacham was asked why R' Chaim gives such different and varied responses to different people, like the first man whom he told to wait till after Rosh Hashana and the second man whom he told not to delay, he pointed out what R' Chaim wrote in his **Sefer Orchos Yosher**, about *ruach hakodesh*: "We find many times that when great people are asked questions, they give one response to one person and the opposite response to another person. This is because all these responses are Heavenly inspiration that are given to those great in Torah. They say what Heaven puts in their mouths to say. It is akin to a lesser level of prophecy. As for the fact that the blessings of a tzaddik are fulfilled, very often this is in the merit that the tzaddik acts wholly for the sake of Heaven. At other times, the blessings are fulfilled in the merit of the petitioner: in the merit that he relies completely on the tzaddik. Often, when a person relies on a tzaddik, the tzaddik is granted a special degree of siyata diShmaya to know what to say, and his advice is fulfilled .... Praiseworthy is a person who attaches himself to the true sages and listens to their words."

## מי יבעל בחור בתולה יבעלוך ... (ישעי מב-ה) A PENETRATING ANALYSIS OF THE WEEKLY בתולה יבעלוך ... (ישעי מב-ה) האדרת הצב? על הפטרות האדומות או A PENETRATING ANALYSIS OF THE WEEKLY השעי מב-ה)

Yeshaya HaNavi discusses Eretz Yisroel and exclaims: '[Just] as a youth espouses a maiden, [so too] your sons (Klal Yisroel) shall espouse you (Eretz Yisroel)." Chazal explain that the image of a husband and wife is commonly used by the prophets to describe the relationship between Hashem and Klal Yisroel. Here, Yeshaya HaNavi focuses specifically on the joy at the renewal of this relationship - for just as a young man weds a maiden, so too Klal Yisroel will "wed" the Land of Israel. With comparable joy and enthusiasm, they will arrive to inhabit, build, and develop the land - like the gladness of a groom and bride just starting their lives together. But the Navi seems to use such a comparison for a specific reason. Why is that?

R' Yaakov Ashkenazi zt"l (Tze'enah Ure'enah) explains that in general, people to seek a mate who is comparable in age. This is because they have more in common and feel a closer connection than someone older or younger than themselves. Chazal often refer to Klal Yisroel as a youthful Nation, however the Land of Israel is an ancient land replete with historic history. Surely, such a match does not seem appropriate. Thus, based on the understanding of the **Radak** we can say that when gentile and heathen nations occupy the land, the land loses its vitality and portrays itself as an old and worn-out land. However, when inhabited by Hashem's chosen people, the land becomes youthful and fruitful and can produce incredible things - a true match!

ולא אתכם לבדכם ... כי את אשר ישנו פה עמנו עמד היום לפני ה' אלכונו ואת אשר איננו פה עמנו היום ... (כמ-וגד)

CONCEPTS IN AVODAS HALEV FROM THE FAMILY OF R' CHAIM YOSEF KOFMAN ZI"L

Klal Yisroel was required to accept a bris between them and Hakadosh Baruch Hu, binding them to fulfill his will. Moshe Rabbeinu told them that this treaty wasn't solely for them, but for all future generations as well. The meforshim ask, how can those present accept something binding on those not vet born? The **Ohr HaChaim HaKadosh** zt" explains the subsequent posukim and answers that regarding a zechus, something positive and good, we have the principle of זכן לאדם שלא בפניו. Thus. doing the 'רצון ה' is a good thing and their acceptance worked for future doros as well.

Perhaps we can add a machshava based on the following story. It was a cold, snowy day in Yeshivah Torah Vodaas and the Rosh Yeshivah. R' Shloime Heiman zt"l, was scheduled to say a shiur in the beis medrash. Due to the inclement weather however, only two bochurim actually showed up. R' Shloime, undeterred, delivered the shiur in his usual manner, with all the vigor and energy he had, as if the room was filled to capacity. His voice echoed all throughout the cavernous hall.

After the *shiur*, the two boys came over and asked him, "*Rebbe*, you could have either skipped the *shiur*, or given a less dramatic delivery. It was only us." R' Shloime's reply teaches us a most powerful lesson. He said, "It wasn't just you. I saw all FIFTY boys here." They were confused. He went on to explain, "I don't just see you. I saw all your all future descendants in attendance! I gave a *shiur* knowing its impact will be not only on you, but on them as well."

Moshe told the *Yidden*, "True, you are the only ones actually present here today, but inside of you are your future *doros*." Recognize that your decisions today affect the future." We must always recognize and understand that we are here only due to the strength of our forebears. The key to the success of the future lies within us, the present. Let us daven to Hashem for the to make the correct decisions this year that will impact our progeny positively. Have a Ksiva V'chasima Tova.

## משל למה הדבר דומה

והתברך בלבבו לאמר שלום יהיה לי כי בשררות לבי אלך... (כמ-יה) משל: R' Yisroel Reisman shlita, the Rosh Yeshivah of Torah Vodaas, offers a powerful analogy to bring out a very important lesson: Two pious Jews davened shachris together for 40 years. While Reuven never came after the 7:00 am start time, Shimon always came a few minutes earlier. Each prepared for davening with much devotion. Each enunciated every word in the *siddur* with fervor and enthusiasm. It was truly an inspiring sight to watch the duo pray each day.

Finally the time came. The angel of death swooped down to earth and took those two precious souls to a lofty place in heaven. Standing before the heavenly court, they were rewarded tremendously for the pious lives they led. Specifically for the morning prayers, Reuven received a *mitzyos*, or more accurately, the many opportunities *Hashem* special portion for his inspiring *shachris* prayers. But that gives us to obtain a greater reward for that special time.

was nothing compared to the more grandeur portion Shimon received for his *shachris*. The difference between them? Well, they didn't either understand, so they asked the heavenly court for an explanation. The answer came based on a Gemara (Berachos 47b) which states that the first ten individuals of a minyan get rewarded the amount all attendees receive, put together! Shimon was always from the first ten!

Reuven was aghast, "What? They really meant that seriously?!" he cried out with bitter tears. But it was too late! נמשל: The world is not a *hefker velt*, a free-for-all. Especially for a *Torah* Jew, the *Torah* has a set of laws that must be obeyed and the more committed one is to every word the *Torah* states, the more reward he will receive in *olam haba*.

As we prepare for *Rosh Hashana*, we bear in mind many

לא בשמים הוא לאמר מי יעלה לנו השמימה ויקחה לנו וישמענו אתה ונעשנה ... (ל-יב)

INSIGHTFUL TORAH THOUGHTS ON THE WEEKLY SEDRA TO LEARN AND TO ENJOY BY R' MOSHE GELB  $& \spadesuit \spadesuit \spadesuit \spadesuit$ 

**Rashi** interprets the *posukim* here as referring to *Limud HaTorah*, and infers that when it says that the *Torah* is not in the heavens, it is implicit that if it would have been there, we would indeed have been obligated to go there and get it!

That is how great our obligation to learn *Torah* is. This is illustrated by the following story: The great *talmid* of the **Vilna** Gaon zt''l, R' Zelme'le Volozhiner zt''l, was renowned as a tremendous ilui and gadol b'Torah. It happened late one night that Ray Zelmele was learning in the beis medrash in Shnipishok, just outside the city of Vilna, and desired to look up a certain sefer. However, the sefer was located inside Vilna proper, in the city's library, quite some distance away Undeterred, Ray Zelme'le left the *beis medrash*, and, in the dead of the frigid night, trekked into the city to retrieve the *sefer*.

He arrived at the library, his knees knocking together from the cold, found the sefer he was looking for, and began to study its contents. When he finished learning, some wealthy baalei batim who were present at the time approached him, and asked in wonder why he undertook to walk so far in the middle of the night, just to look up a sefer!

Surprised, Rav Zelme'le answered, "Why, it's an open posuk in the Torah! "לא בשמים היא, ולא מעבר לים היא" - from which Chazal derive that if, however, the Torah would have been in the heavens or across the sea, one would have been required to travel there to get it - and the walk from the Shnipishok to Vilna is a lot closer than that!"

Now, **R' Eizik Chaver** zt'', writes that one of the reasons we blow the shofar on Rosh Hashana is to be mazkir the zechus of the Torah that was given to us בקול שופר. We truly do not have to go to the heavens or across the sea to learn Torah; it is readily accessible to all who just put a modicum of time and effort into it. Let us make at least some kabbalah in this area to strengthen ourselves in *Limud HaTorah*, and thus be zoche to a כתיבה וחתימה טובה!